Revue Congolaise des Sciences Humaines et Sociales

Revue Congolaise des Sciences
Humaines et Sociales
Site web : http://recosh.cresh-rdc.org

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh09262025

Symbolique de la tradition dans la légitimation

politique de ’Etat Africain

Symbolism of tradition in the political legitimisation of the African State

Birama Diop'

1 Docteur en philosophie politique a l'université de Paris, spécialiste en théorie sociale et poli-

tique. Il a mené ses recherches au Laboratoire de Changement Social et Politique (Université
Paris Diderot). Il est 'auteur de plusieurs ouvrages dont :

- Pouvoir et légitimité : UEtat Africain sur scéne, collection études africaines, Harmatan 2022.
- Ousmane Sonko : Un génie politique, collection études africaines, Harmatan 2023.

OPEN
ACCESS

Received: 08 november 2024
Accepted: 06 july 2025
Available online: 28 september 2025

Résumé. La légitimité du pouvoir est largement tributaire de la perception et de
la vision d’'un groupe & un moment donné. Elle évolue en fonction des structures
sociales et avec le temps. En Afrique actuelle, o1t les valeurs sociales sont largement
intériorisées par le peuple, l'acceptation ou l'adhésion au pouvoir politique dépend
de la maniére dont il sapproprie et interpréte les valeurs sociales. Cela signifie
qu’il est donc indispensable que les détenteurs du powvoir politique respectent,
ou érigent en mode gouvernance au moins en apparence, les croyances morales et
culturelles pour que le peuple se reconnaisse en eux.

Mots clés : tradition, légitimité, adhésion, structures sociales

Summary. The legitimacy of power depends largely on a group’s perception and
vision at a given time.lt evolves with social structures and over time. In Africa,
where social values are largely internalised by the people, acceptance of or support
for political power depends on the way in which they appropriate and interpret
social values. This means that it is essential for those in positions of political power
to respect moral and cultural beliefs, or to establish them as a mode of governance,
at least in appearance, if the people are to recognise themselves in them.

Key words: tradition, legitimacy, membership, social structures



1. Introduction

| n’y a pas de peuple sans croyances, pas

plus qu’il n’y a de maison sans architecture
et sans ciment. Grace aux croyances générales,
les hommes de chaque époque sont entourés
d’un réseau de traditions, d’opinions et de
coutumes au joug desquelles ils ne sauraient
échapper et qui les rendent toujours un peu
semblables les uns et les autres. En Afrique,
comme ailleurs dans le monde, la tradition
orale et souvent écrite a I'époque moderne re-
présente une source de légitimité pour le pou-
voir politique et cela & tous les niveaux d’ad-
ministration : national, provincial et local.
Elle est un vecteur important pour la produc-
tion d’un imaginaire collectif et d’'un patri-
moine de valeurs communes. Quand elle est
pleinement effective, la tradition, au sens ot
I'on entend comme un ensemble de valeurs
propre a chaque société humaine, comme
toute autre source de légitimité, échappe a
Iordre rationnel et, donc, aux débats en cours
sur les manieres d’organiser et de gouverner.
Elle devient tout simplement une routine,
une manicre habituelle de faire les choses.

Un peuple est un organisme créé par le pas-
sé. Comme tout organisme, il ne se modifie
que par de lentes accumulations héréditaires.
Comme force de pérennité des pratiques an-
cestrales, la tradition trouve son fondement
dans le lien profond entre le passé et 'action
présente. Elle a une dimension mythique qui
consolide le groupe humain. « La tradition est
a la fois I'ame et 'esprit d’un peuple pour qui
elle définit la méme vision du monde et éla-
bore les mémes comportements et les mémes
attitudes face a la totalité de la vie ». ( Fakoli,
2004). De ce fait, les sociétés les plus ration-
nelles ont aussi des traditions auxquelles elles
se réferent en accordant a leurs origines un
caractere sacré, comme si la raison elle-méme
ne pouvait se passer de rentrer dans un récit.

« Les vrais conducteurs des peuples sont ses traditions ;
et comme je I'ai répété bien des fois, ils n’en changent
facilement que les formes extérieures. Sans traditions,
C’est a dire sans Ame nationale, aucune civilisation n’est
possible ». ( Le Bon, 1937). Tres profond, comme tout

ce qui s’enfouit dans 'dme d’un individu ou dans la

mentalité collective d’un groupe, le facteur culturel est in-
timement lié 4 la conception négro-africaine du monde.

Le raisonnement de I'Africain est de type « régressif ».

A partir de ce constat, on a pu dire que I’Afri-
cain vit dans le présent, retourne vers le pas-
sé et ne soccupe guére de 'avenir ( Afan,
2010). A partir de ce constat, nous pouvons
dire que le pouvoir politique africain a besoin
systématiquement de s’insérer dans cette psy-
chologie traditionaliste tournée vers le passé,
pour se consolider et s’insérer autour d’une
identité collective. L’objectif visé a travers ce
travail de recherche est de montrer que dans
les pays africains caractérisés généralement
par un déficit de légitimité, comme en té-
moignent les nombreuses crises politiques,
autorité politique peut trouver dans les va-
leurs coutumicres et populaires les moyens de
se faire accepter comme un pouvoir légitime.
En quoi la tradition constitue une source
de légitimité politique pour I'Etat africain ?

Comment certains régimes africains ont su
utiliser la tradition pour se faire accepter ?

Quels sont les enjeux politiques de la tradition
dans le processus de légitimation du pouvoir
politique africain ? Pour mieux cerner notre
objet d’étude nous allons partir de 'hypothese
selon laquelle, en Afrique, le poids du passé est
déterminant dans la maniere de voir et dap-
préhender la réalité sociale et par conséquent
les valeurs traditionnelles peuvent servir de le-
vier pour le pouvoir en politique pour se faire
accepter. Sur ce, nous allons souligner au cours
de notre argumentaire que ce sont les inter-
prétations que les hommes politiques font de
ces valeurs qui fondent I'adhésion. Tout acteur
social a besoin de s’appuyer sur elles pour se
donner des objectifs et poursuivre quelques
desseins. Elles deviennent alors un paradigme
pour mesurer ou évaluer la légitimité du pou-
voir politique. L’approche méthodologique de
notre travail de recherche repose sur I'idée se-
lon laquelle la tradition, comme I'ensemble des
connaissances et des pratiques socioculturelles
qui sont transmises en Afrique, le plus souvent
de fagon orale, occupe une place centrale dans
la psychologie africaine. A partir de 13, nous
constatons que le pouvoir politique dans son




processus de légitimation a besoin nécessai-
rement de fonder son pouvoir sur une base
traditionnelle. Voila pourquoi tout au long
de notre argumentaire nous allons essayer de
montrer que c’est en s’appuyant sur les valeurs
traditionnelles que certains leaders politiques
africains ont pu susciter une certaine sympathie
populaire et stabiliser leur régime politique.

2.Latradition au fondementdela légitimité
politique

L’Africain entretient naturellement avec
sa tradition un rapport fonci¢rement pas-
sionnel, voire hystérique. Il a toujours cette
tentation, presque toujours irrésistible, de
sacraliser des attitudes, des usages, des ha-
bitudes qui sont spécifiques 2 sa commu-
nauté. Ce monisme explicatif, résultat d’un
raisonnement fondé sur le déterminisme
culturel, conduit ainsi a ce que les sociolo-
gues appellent la « sur-détermination « d’un
facteur. Ainsi, en Afrique, « avoir recours a
la tradition, c’est chercher un principe de va-
lidation au moyen d’une durée et d’'une mé-
moire ; en cela, quelque opposée que soit la
tradition 2 la raison, elle doit en remplir une
fonction, celle de constituer un fondement,
au sens d’une légitimation ». (Clair, 2000).

A travers des processus de socialisation élargis,
la population en vient a considérer ses rituels,
pratiques et symboles comme évidents, ins-
crivant ainsi des ordres institutionnels établis,
y compris celui de L’Etat, au sens du natu-
rel. Cela signifie qu’il est donc indispensable
que les détenteurs du pouvoir politique aient
une bonne image auprés du peuple. Ce fai-
sant, pour que le peuple se reconnait en eux,
ils sont tenus de respecter, au moins en ap-
parence, ses croyances morales, culturelles
et religieuses. Comme 'écrivait Hérodote :
« Tous les hommes sont convaincus de I'ex-
cellence de leurs coutumes... Il n’est donc
pas normal, pour tout autre qu'un fou du
moins, de tourner en dérision les choses de
ce genre ». (Hérodote, 1989). Pour Max
Weber, parmi les trois types de domination
légitime, existe un caractere traditionnel, re-
posant sur la croyance quotidienne en la sa-
cralité des traditions. Nous pouvons donc re-

connaitre une autorité, parce qu’elle représente
et respecte des traditions vénérables auxquelles
nous sommes attachés. Symboles et sages tra-
ditionnels sont des traits essentiels de la vie so-
ciale et politique de tout Etat. Ils permettent
de justifier les actions, révelent les attentes et
aident a légitimer le pouvoir politique. Les
dirigeants en quéte de légitimité font de leur
mieux pour se les approprier, afin de renforcer
leur pouvoir. Ce qui fait dire & Massaer Diallo
que « le recours a la culture ancestrale s’inscrit
normalement dans la recherche par toute poli-
tique étatique intelligente des voies et moyens
(idéologiques en général) pouvant susciter (ou
forcer mentalement comme un rappel cultu-
rel a l'ordre) Passentiment et/ou I'obéissance
des citoyens ». (Diallo, 1997). Et cela, le pre-
mier président du Mali, Modibo Keita, I'avait
bien compris. Lui qui avait un projet de so-
ciété communiste, avait été accusé par ses dé-
tracteurs de vouloir saper les fondements de la
société traditionnelle. Mais les habitants ba-
manan de Duguba, cousins des Keita, ont té-
moigné de sa fidélité aux traditions ancestrales.

En effet, il est interdit aux Keita de rentrer dans
le village de Duguba, de crainte qu’ils perdent
la vue, tant le « jo » les liant au village est puis-
sant et on sait que, loin de se rendre au village
de Duguba, M. Keita se faisait bander les yeux
chaque fois qu’il s’en approchait, pour ne pas le
voir, donc il n’y pénétrait point. Les habitants
de Duguba, qui racontent toujours cette anec-
dote, soutiennent leur allié, car selon eux, un tel
comportement prouvait son respect des tradi-
tions. (Douyon, 2006). Les peuples ont besoin
de se faire reconnaitre dans 'autorité politique.
Cette derniére doit répondre a un besoin so-
cial de coordination et de direction. C’est ainsi
que l'on a pu parler de son « assise sociale ».
Si elle dirige le groupe, elle en est également
I'émanation et l'interprete. Elle exprime, en
un certain sens, la structure et les tendances
du groupe. L’invocation des rites tradition-
nels et symboles rappelle au peuple son iden-
tité, son sens d’appartenance, sa loyauté, son
role et sa place dans une communauté donnée.

La tradition joue donc une fonction politique
indéniable, car en faisant référence aux valeurs
culturelles traditionnelles, c’est comme si on




s'invitait & vivre un passé en se donnant une
image de continuité. La tradition est ce qui
permet de transmettre du sens, de désigner une
certaine vérité de ce qui se vit dans le temps,
a travers une ré-interrogation du passé par le
présent (Afan, 2002). Au Burundi, la figure du
mwami, a la téte de 'organisation politique
du Burundi précolonial, est réactualisée en
méme temps que les références a 'Umuganu-
ro, féte des prémices et des semailles, et aux
Imiryango ou clans, entités de base de la so-
ciété traditionnelle burundaise. En inscrivant
sa présidence dans le cadre de cette tradition,
le président Pierre Nkurunziza s’érige en dé-
fenseur des vraies valeurs des Burundais et de
la dignité de son peuple, comme un pourfen-
deur du néocolonialisme ( Paviotti, 2019).

La tradition est un dépot plus ou moins sacré
(héritage moral, littérature artistique, mili-
taire religieuse) a transmettre aux générations
nouvelles. Par la pression qu’elle exerce sur
les individus, elle est une source importante
de légitimité étatique. Comme le rapporte
Dominique Darbon, la notion de tradition
recouvre un vaste et complexe éventail de
croyances et se trouve au fondement d’organi-
sation politique et sociale. Il est fréquent que
les gens accordent leur confiance et leur sou-
tien A tel ou tel dirigeant, parce qu’ils voient
en lui un représentant de la tradition. Ainsi,
les actes de légitimation peuvent se lire dans
les comportements, les attitudes, les rites et
autres cérémonials qui puisent leur légitimi-
té dans la tradition. C’est pour cette raison
que certains chefs d’Etat cherchent a sap-
proprier les attributs des chefs coutumiers
pour légitimer leur pouvoir. Ils tentent alors
d’associer leur image a celle du souverain,
dans le but d’une légitimation populaire.

Les visites du président Togolais, Gnassing-
bé Eyadéma, a lintérieur du pays, notam-
ment dans le Nord, sont souvent I'occasion
de lui conférer des insignes du pouvoir du
chef traditionnel : 'ample boubou avec le
bonnet assorti, les larges sandales et, surtout,
le baton, symbole de commandement. Clest
affublé de ces attributs que I'on voit le chef
de 'Etat en visite au pays bassar, assistant a la
féte traditionnelle de « Dipontre » ou au pays

tyokossi, ot il est méme monté dans une gué-
rite chamarrée transportée a dos d’hommes (
Toulabor, 1990). Singuliérement attaché aux
traditions locales, il ne ratait jamais aussi les
Evalas, ces tournois de lutte d’initiation en
pays kabyé, son village d’origine. Les conclu-
sions de David Apter montraient, a propos
de Kwame Nkrumah, que si le leadership du
chef de I'Etat nouveau est de type charisma-
tique, « I'efficience du charisme git dans le fait
qu’il satisfait les mémes requisits fonctionnels
du leadership que satisfaisait dans le passé le
leadership traditionnel » (Apter, 1955). Lart
ashanti fut pour Kwame NKrumah une source
d’alimentation privilégiée de son image po-
litique : outre ses nombreuses apparitions a
I'’Assemblée nationale ou aux Nations Unies
en kente, le tissu traditionnellement associé a
autorité du souverain ashanti, des objets d’art
ashanti accompagnaient Nkrumah lors de
certaines processions publiques, tandis qu’un
porteur d’épée et des ombrelles renforcaient
I’association entre la figure du président et le
pouvoir du roi ((Alexandre, 2018). A l'inves-
titure du président Nana Akufo-Addo, de I'ac-
cueil & Kotoko international Airport, jusqu’a
la place de I'indépendance, la culture de I'au-
thenticité ghanéenne était au rendez-vous.
Le nouveau président a utilisé les codes ves-
timentaires d’intronisation d’'un roi en pays
Ashanti. Il s’était ainsi revétu d’un magnifique
pagne kente, tissé pour 'occasion, avec une
canne royale, et il avait, en guise de fauteuil,
un magnifique siége royal ashanti. Félix Hou-
phouét-Boigny n’hésita pas non plus a dé-
ployer la symbolique et I'iconographie akan sur
les supports de I'imagerie nationale ivoirienne.

A Toccasion du huitiéme anniversaire de
Iindépendance de la Céte d’'Ivoire, 'admi-
nistration émit un premier timbre représen-
tant Le Sacrifice de la reine Abla Pokou qui,
selon le récit fondateur baoulé, serait a I'ori-
gine de linstallation de ce peuple sur Iac-
tuel territoire ivoirie. (Alexandre, 2018).

3. Les enjeux politiques de la tradition dans
le processus de légitimation de I'autorité
politique

En outre, « le recours a la tradition est un
moyen pour retenir les puissances centrifuges ;




la tradition est efficace pour assurer I'intégra-
tion culturelle et politique, parce qu’elle sup-
pose des valeurs communes. C’est pourquoi,
toute mise entre parenthéses de la tradition,
dans le domaine socio-politique, aboutit tot
au tard au rejet du pouvoir ». ( Afan, 2010).
Ce qui nous autorise a dire que I'Etat, pour se
faire accepter par une communauté donnée,
a besoin systématiquement de s’approprier de
ses valeurs culturelles et de s’ériger comme dé-
fenseur ultime de son patrimoine historique.
Le recours a I'imaginaire traditionnel, de la
part du Président poete Senghor, ne relevait
pas simplement d’un penchant intellectuel
pour les références culturelles. Son intention
était de réussir dans 'exercice de ses fonctions
de chef d’Etat en utilisant le pouvoir de la tra-
dition, en restant dans les coutumes, dans les
traditions culturelles. Voila un exemple assez
pertinent : le MFDC a été un des principaux
diffuseurs d’un traditionalisme politique, in-
sistant sur sa fidélité a la culture diola. Mais,
la contribution de I'Etat sénégalais n’a pas
été moins forte : au lieu de se draper dans
Porgueil jacobin et modernisateur qu’on lui
préte trop facilement, 'Etat a lancé une vé-
ritable contre-guérilla culturelle, disputant
au MFDC le controle symbolique des héros
traditionnels casamancais et, en particulier,
diolas. Le premier de ces héros est d’ailleurs
une héroine, Aline Sitoé Diatta, précisément
une prétresse-prophétesse qui aurait été, pen-
dant la deuxieme guerre mondiale, une oppo-
sante farouche au régime colonial ; arrétée et
déportée au Soudan francais par les autorités
coloniales, son destin, longtemps mal connu
(elle est en fait morte en exil) fait 'objet d’une
controverse, certains séparatistes supposant
Aline Sitoé en vie et exigeant son retour ou,
au moins, une enquéte. Dakar s’est empres-
sé de donner suite et de renommer un certain
nombre d’édifices publics en son honneur. Le
conflit a donc contribué a faire de la tradition
un registre ultra-légitime, aussi bien du coté
du gouvernement que du coté des rebelles.
Cela explique, par exemple, qu'en 1994 Ro-
bert Sagna, ministre diola, pourtant alors au
faite de sa puissance, ait décidé de subir I'ini-
tiation animiste : alors que jusque dans les
années 1980, les Diolas chrétiens rejetaient

souvent linitiation comme une pratique «
paienne ». Le respect pour la tradition dio-
la est donc devenu un marqueur incontour-
nable de légitimité politique ‘De Jong,2002).

Clest, parfois, pendant les périodes de crise
que certains Etats africains ont cherché dans
le retour aux pratiques traditionnelles un
moyen de renforcer leur popularité. C’est ainsi
qu’au Tchad, le Président Francois Tombal-
baye déclenche, en juillet 1972, sa premiere
révolution culturelle qu’il baptise « tchadi-
tude ». La « tchaditude » promeut le retour a
Pauthenticité africaine, le rétablissement des
chefferies traditionnelles et 'exaltation du rite
d’initiation traditionnel : le « yondo », rite par-
ticulierement difficile et éprouvant. Les nom-
breuses balafres qui zebrent le visage du désor-
mais N’garta Tombalbaye sont un témoignage
de la dureté de ce rite. Selon N’garta Tom-
balbaye, ce rite a pour finalité de réaliser une
intégration, une socialisation des jeunes dans
un contexte tchadien. La décision prise le 3
tévrier 1974, par le général Eyadéma, de tro-
quer son prénom chrétien, Etienne, considéré
comme « importé «, contre celui de Gnassing—
bé, marque une étape importante. Elle inter-
vient des son retour a Lomé, le 2 février 1974,
apres son accident d’avion a Sarakawa, comme
une réaction aux agissements des impérialistes.

En 1976, le président Equato-guinéen, Fran-
cisco Marcia Nguema, impose que tous les
noms d’ascendance espagnole soient transfor-
més, afin de reprendre leur identité africaine.
Pour étre en cohérence avec cette loi et don-
ner 'exemple, il change son nom pour Masie
Nguema Biyogo Negue Ndong. Pour asseoir
leur autorité politique, certains Etats africains
n’hésitent pas a invoquer la structure tradition-
nelle et son modele politique : centralisation
du pouvoir, refus de I'alternance au pouvoir
et d’autres pratiques pour justifier leur auto-
rité politique. Clest le cas du président Blaise
Compaoré, lorsqu’il affirme qu’il est un bon
médiateur international, parce qu’il connait la
culture africaine, que chaque pays a sa propre
dynamique et que le Burkina Faso doit pour-
suivre une préparation progressive a la démo-
cratie. Cette idéologie culturaliste permet de
repousser ['alternance aux calendes grecques et




de justifier un parcours ot la réformation per-
manente est devenue le mode d’organisation
et de gestion du pouvoir. (Hilgers, 2013).
Comme en témoignent ses différentes céré-
monies d’investiture qui ressemblent forte-
ment au cérémonial d’intronisation des chefs
Mossis. Cette instrumentalisation politique
de la coutume est destinée a diffuser I'idée
selon laquelle le chef de 'Etat doit régner a
vie. Houphouét Boigny transposait a la Cote
d’Ivoire moderne les institutions Baoulé re-
latives a la représentation du chef. Il a ainsi
habilement, entre les références aux cultures
africaines (en particulier Baoulé), justifié le
maintien de sa position comme chef incontes-
té qui doit conserver le pouvoir a vie. L’érec-
tion du camp sommaire de Berengo, par Bo-
kassa 1, en « cours ancestrale » témoigne du
désir de donner a la monarchie impériale, ins-
piré chez Napoléon Bonaparte, une légitimité
traditionnelle par I'évocation d’un passé fa-
milial revalorisé. (Kamto, 1987). Idriss Déby,
dans sa fagon d’exercer le pouvoir, s’est beau-
coup inspiré des royaumes. Dans ces actes, il
semble étre plus un roi qu'un président de la
République. Et la canne qu’il porte symbo-
lise cette allure monarchique de son pouvoir.
Mobutu utilise le passé récent du pays comme
un repoussoir légitimant sa remise en ordre
autoritaire. Pour justifier son pouvoir absolu,
il invoque la tradition des chefferies en terre
bantoue, conformément au vieux proverbe : «
il n’y a pas de place pour deux chefs sur la peau
de léopard ». Il se voit et se comporte comme
le chef de village national ( Langellier, 2017).
L’invocation de la coutume est un alibi com-
mode et largement abusif pour justifier son
ordre autoritaire. Dans cet esprit, Mobutu se
faconne un look de chef coutumier. 1l se coiffe
d’une toque de Léopard. Il en possede une di-
zaine, en offre a ses hotes de marque, priés de
les arborer, comme Valéry Giscard d’Estaing,
lors de son voyage officiel au Zaire, en aofit
1975. 1l tient sa légendaire canne sculptée a
double téte d’oiseau que lui ont remise des
chefs de la province de Bandundu. Mobu-
tu manie sa canne comme sceptre, symbole
d’autorité : lorsqu’il 'abat sur le sol, chacun
doit se taire et écouter (Langellier, 2017).
Clest ainsi, par exemple, que s’exprimait le

Docteur Banda, Président de la République
du Malawi, dans son discours d’ouverture du
Parlement, le 17 décembre 1971 : « Je sais que
dans d’autres pays, il y a une rigide séparation
des pouvoirs. Dans certains, elle est prévue par
les textes, dans d’autres C’est une question de
pratique. On suppose ainsi qu’il doit exister
une séparation des pouvoirs entre 'exécutif, le
législatif et le judiciaire. L’exécutif n’a juridi-
quement qu’un role limité, il en est de méme
pour le [égislatif et le judiciaire. Selon la cou-
tume et son systeme de gouvernement, le Chef
est un Chef, il est le commandant militaire. Il
est le général de son armée en temps de guerre.
Il est le chef de la justice quand 'occasion s’en
présente. Il ne peut pas dire : je suis I'exécu-
tif, cela ne me regarde pas. Ce n’est pas la voie
africaine, ce n’est pas la conception africaine ».
De son c6té, le Général Mobutu déclare : « La
conception traditionnelle du Chef se caracté-
rise par la cristallisation de toute la vie sociale,
politique, administrative autour de sa personne
prestigieuse, apte a exprimer les aspirations du
groupe, a s’identifier 4 lui et 4 définir ses objec-
tifs » (Gérard Conac, 2016). De méme, I'iden-
tification du chef et du peuple est invoquée.

Ainsi, en 1969, dans son rapport de politique
générale au congres du parti, L.S. Senghor, in-
voquant la tradition, déclarait : « Tout n’est pas
rejeté dans la conception négro-africaine ou le
chef représentait son peuple et, a ce titre, était
un Pére ». On rejoint ici I'idée selon laquelle
les relations sociales sont d’ordre familial (su-
pra). D’our il suit que le chef d’Etat est en réa-
lité plus pere que chef. Delavignette soulignait
ce retour au passé lorsqu’il écrivait : « Ils récu-
perent leur authenticité africaine en se condui-
sant en chefs de famille, en nouveaux péres
de Afrique restituée. » (Pierre Francois Go-
nidec, Alain Bockel, 2016). Cela nous autorise
a dire que les structures politiques africaines,
dites traditionnelles, déterminent parfois le
fonctionnement, voire les résultats du jeu po-
litique. En définitive, la tradition, c’est aussi
une autre maniére de faire de la politique. Le
recours culturel est assez logiquement un objet
de légitimation du pouvoir politique. Autre-
ment dit, la tradition peut faire I'objet d’une
manipulation de la part des autorités politiques
en déficit de légitimité pour gagner 'amour et




la sympathie du peule. Elle pourra jouer le
role d’opérateur imaginaire, de lien phatique.

« La légitimité du pouvoir vient d’une
confiance dans la tradition, c’est-a-dire de
lautorité reconnue au passé, a I'expérience
des anciens, tenus pour les meilleurs connais-
seurs de la tradition, de « ce qu’il faut faire ».
Le fondement du pouvoir demeure donc une
croyance, la croyance en la valeur de la tradi-
tion. Cette croyance est opinion commune («
Alltagsglauben »). Elle fonde I'obéissance au
représentant de la tradition. Le lien reste stric-
tement personnel. Les sujets « s'abandonnent
» au chef . (Pierre Francois Gonidec, Alain
Bockel, 2016). Par exemple, histoire colo-
niale des quatre communes faisait souvent
appel aux traditions pour légitimer sa lutte
contre les aristocraties sénégambiennes ou les
marabouts guerriers. Par exemple, les colons
francais ont fait naturaliser Faidherbe en lui
attribuant le patronyme Wolof de « N'diaye »(
Marie Brossier, 2004). Ce patronyme séné-
galais a, en quelque sorte, créé un lien pha-
tique entre Faidherbe et la population locale.

Nous pouvons citer également I'exemple du
Président guinéen Sékou Touré. Il est arrivé
au pouvoir en jouissant d’une popularité et
d’une légitimité politique incontestable. Mais,
confronté a de graves problemes politiques,
économiques et ethniques, il a fait usage, avec
succes, des symboles politiques historique-
ment reconnus. Par exemple, il fait rapatrier
les restes des deux grandes figures de la résis-
tance contre 'occupation coloniale francaise
en Guinée, Almamy Samory Touré et Alpha
YaYah, qu’il a fait ré-inhumer en Guinée.
Chaque fois que son nom était prononcé,
toute une liste de titres s’en suivait, de la méme
maniére que les pouvoirs d’un étre surnaturel
pouvaient étre provoqués par des griots ma-
linkés traditionnels, déclenchant des applau-

dissements (Doumbuya, Ahmed R., 1983).

Au-dela des influences, plus ou moins fortes,
que les structures traditionnelles peuvent avoir
sur les processus démocratiques en Afrique, il
faut s’interroger a nouveau sur le poids et le
mode d’intervention du passé dans la réalité
contemporaine de I'Afrique. La connaissance

du passé aide & comprendre le présent et a ba-
liser les voies du futur. Sans doute, comme le
souligne J. Ki-Zerbo, « pour changer le monde,
il ne faut pas compter sur le passé, il faut savoir
rompre ». Mais, il ajoute : « Mais en comp-
tant toujours sur le passé ». En fait, comme le
souligne H. Aguessy, « il n’y a pas d’avenir qui
ne s’appuie sur le présent. Mais le présent lui-
méme s’adosse au passé » ( Godinec, 2016). 1l
ne s’agit 1a que de la bonne vieille vérité que « le
passé, comme le dit fort bien Paul Valéry, plus
ou moins fantastique, agit sur le futur avec une
puissance comparable au présent lui-méme ». (
Le Bon, 1937). Cela nous autorise a dire que le
pouvoir politique moderne africain a besoin né-
cessairement de s’enraciner dans le passé pour y
puiser les éléments nécessaires qui peuvent par-
ticiper a la consolidation du pouvoir politique.
« Le passé collectif, élaboré en une tradition,
en une coutume, devient la source de légitima-
tion. Il est une réserve d’images, de symboles,
de modeles d’action, il permet dremployer une
histoire idéalisée, construite et reconstruite se-
lon les nécessités, au service du pouvoir présent.

Ce dernier gere, et assure ses privileges, par
la mise en scene d’un héritage ». ( Balandier,
1980). Certains hommes politiques africains
en ont pris conscience. Ils vont chercher a faire
une exploitation minutieuse et parfois fausse des
données du passé pour renforcer leur position
et leur charisme. Et, 'exemple le plus pertinent
nous vient de la fameuse maison des esclaves
de Gorée du Sénégal. Apres les indépendances,
PEtat du Sénégal, le président Léopold Sédar
Senghor, nomme Boubacar Joseph Ndiaye,
ancien sous-officier de 'armée coloniale fran-
caise, « gardien » de la Maison des Esclaves. 1l
est évident que cette maison, comme les autres
maisons de Gorée, n’ont jamais contenu d’es-
claves de traite ( Hamady Bocoum, 2013). En
réalité, cette maison des esclaves de Gorée était
le domicile de la femme créole et métisse Anna
Colas Pépin qui fut une résistante farouche a
la traite, comme ses «consceurs» qui dirigeaient
I'ille de Gorée du XVIlle au XIXe siecle. Elle
servit a loger une dizaine de serviteurs dévoués
et de gite pour voyageurs. En réalité, I'idée pa-
thétique et fausse de la maison des esclaves de
Gorée, embarquant pour 'Amérique, a permis
au président poete, Léopold Sédar Senghor,




d’ouvrir son pays sur la scéne internationale et
de se forger une image dans la diaspora noire.

4, Conclusion

Parler de tradition et politique en Afrique,
c’est tout d’abord comprendre que la tradi-
tion constitue un enjeu majeur dans le proces-
sus de légitimation de 'autorité politique. De
ce qu'elle représente pour le peuple africain,
elle apparait comme un élément essentiel
d’appréciation ou d’adhésion au pouvoir en
place. Plus 'auteur politique s’afirme comme
le représentant ultime des traditions, plus il
est considéré comme légitime. La légitimité
signifie alors concordance entre un pouvoir
concret et un paradigme qui signifie modele
culturel du pouvoir. S’il n’y a pas de concor-
dance mais décalage ou distorsion, le pouvoir
est percu comme illégitime : il ne correspond
plus aux exigences de certains gouvernés.

A partir du moment ou les valeurs appa-
raissent comme étant largement intériorisées,
ces valeurs deviennent légitimes et les gar-
diens de ces valeurs ont en main un pouvoir
rationnellement fondé. Ainsi, comme on I'a
souligné tout au long de notre travail, cer-
tains leaders politiques ont réussi a se faire
accepter en reposant leur autorité politique
sur une base traditionnelle. La tradition joue
ici une fonction politique indéniable, car en
faisant référence aux valeurs culturelles tra-
ditionnelles, lautorité politique apparait
comme une sorte de miroir pour le peuple et
par la méme renforce son autorité. D’autres
par contre, vont trouver dans la tradition les
moyens nécessaires de renforcer leur popu-
larité dans des moments de crise politique.
Comme c’est le cas du président Tchadien

N’garta Tombalbaye et du Togolais Eyadéma.
Références bibliographiques

Afan Roger Mawuto  Afan, (2010). Les
masques du pouvoir politique en Afrique,
Editeur L’Harmattan.

Afan M., (200%). Participation démocratique
en Afrigue, Editeur le Cerf.

Alexandre Girard-Muscagorry « Les regalia du
président », Les Cabiers de [’Ecole du Louvre,

(2018) [En ligne], mis en ligne le 03 mai
2018, http://journals.openedition.org/cel/

Apter D., (1955), The Goald Coast in transi-
tion, Princeton University Press, Il se don-
nait ainsi un ancrage historique, en s’ins-
crivant dans la lignée des « Libertadores «.

Balandier Georges, (20006).
scéne, Fayard.

Le pouvoir sur

Bocoum Hamady et Bernard Toulier, (2013),
« La fabrication du Patrimoine : ['exemple
de Gorée (Sénégal) », In Situ [En ligne],
20 | 2013, http://journals.openedition.

org/insitu/

Brossier Marie, (2004). Les débats sur la ré-
forme du Code de la famille au Sénégal :
la redéfinition de la laicité comme enjeu du
processus de démocratisation, https://[www.
academia.edu.

Conac Gérard, (2000), Les institutions consti-
tutionnelles des Etats d’Afrique francophone
et de la République malgache, Editeur Fe-
nixx réédition numérique (Economica),
2016.

Clair, A. (2000). Droit, communauté et huma-
nité, Paris, Cerf.

De Jong (F.), (2002). « Politicians of the Sacred
Grove: Citizgenship and Ethnicity in Sou-
thern Sénégal », Africa, 2.

Diallo Massaer, (1997). Bonne Gouvernance :
Pouvoirs détat, gouvernance et traditions
culturelles africaines, éd. Démocratie afri-
caine.

Doumbuya, Ahmed R., (1983). Légitimité po-
litique, symboles politiques et leadership na-
tional en Afrique de I'Ouest, The journal of
modern Africain Studies, vol 21, N°4.

Denis Douyon, (20006). Le discours diploma-

tique et démagogique du cousin plaisant
au Mali, Dans Cahiers d’études afri-
caines 2006 / 4, Numéro 184.

Fakoli D. (2004). L’origine négro-africaine

des religions dites révélées, éd. Menaibuc.




Gaudemet Jean, (2016). Sociologie his-
torique : les maitres du pouvoir, Editeur
Fenixx réédition numérique (Montchres-
tien), 2016.

Godinec Pierre Francois, Alain Bockel, (2016).
L’Etat africain : évolution, fédéralisme, cen-
tralisation et décentralisation, Editeur : Fe-
nixx réédition numérique (LGDJ), 2016.

Hilgers Mathieu, Loada Augustin, (2013).
« Tensions et protestations dans un régime
semi-autoritaire : croissance des révoltes po-
pulaires et maintien du pouvoir au Burki-
na Faso», Politique africaine, 2013/3 (N°
131), https://www.cairn.info/revue-poli-
tique-africaine-

Le Bon Gustave , (1937). Psychologie des foules,
Réédition réalisée daprés la 40éme ¢, Edi-
tion Bod-Books on Demand.

Langellier Jean-Pierre, (2007). Mobutu, édi-

tion, Perrin.

Le Ghana remet le Kente & 'honneur avec I'in-
vestiture de son président en tenue tradi-
tionnelle, https://www.mediacongo.net/
article-actualite

L’Enquéte III, 39, ( 1989). in Hérodote,

(Euvres completes, Paris, Gallimard.

Kamto Maurice, (1987). Pouvoir et droit en
Afrique noire : essai sur les fondements du
constitutionnalisme dans les Etats d’Afrique
noire francophone.

Pavioti Antea , (2019). « Du président popu-
laire au président sacré. La sacralisation de
la figure présidentielle au Burundi », Notes
de I'Ifri, septembre 2019.

Rencontres sur les communautés culturelles

LE.D.A. (1983). dossier 33, janv.-fév.

Toulabor Comi M., (1990). Le Togo sous Eya-
déma, Karthala, Paris.




