
Résumé. La légitimité du pouvoir est largement tributaire de la perception et de 
la vision d’un groupe à un moment donné.  Elle évolue en fonction des structures 
sociales et avec le temps. En Afrique actuelle, où les valeurs sociales sont largement 
intériorisées par le peuple, l’acceptation ou l’adhésion au pouvoir politique dépend 
de la manière dont il s’approprie et interprète les valeurs sociales.  Cela signifie 
qu’il est donc indispensable que les détenteurs du pouvoir politique respectent, 
ou érigent en mode gouvernance au moins en apparence, les croyances morales et 
culturelles pour que le peuple se reconnaisse en eux.

Mots clés : tradition, légitimité, adhésion, structures sociales

Summary. The legitimacy of power depends largely on a group’s perception and 
vision at a given time.It evolves with social structures and over time. In Africa, 
where social values are largely internalised by the people, acceptance of or support 
for political power depends on the way in which they appropriate and interpret 
social values.This means that it is essential for those in positions of political power 
to respect moral and cultural beliefs, or to establish them as a mode of governance, 
at least in appearance, if the people are to recognise themselves in them.

Key words: tradition, legitimacy, membership, social structures

Revue Congolaise des Sciences 
Humaines et Sociales

Symbolique de la tradition dans la légitimation 
politique de l’Etat Africain

Symbolism of tradition in the political legitimisation of the African State

                                                                            Birama Diop1    

1	 Docteur en philosophie politique à l’université de Paris, spécialiste en théorie sociale et poli-

tique. Il a mené ses recherches au Laboratoire de Changement Social et Politique (Université 
Paris Diderot). Il est l’auteur de plusieurs ouvrages dont : 
-	 Pouvoir et légitimité : L’Etat Africain sur scène, collection études africaines, Harmatan 2022.
-	 Ousmane Sonko : Un génie politique, collection études africaines, Harmatan 2023.

Site web : http://recosh.cresh-rdc.org

Received: 08 november 2024

Accepted: 06 july 2025

Available online: 28 september 2025

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh09262025



2

1. Introduction

Il n’y a pas de peuple sans croyances, pas 
plus qu’il n’y a de maison sans architecture 

et sans ciment. Grâce aux croyances générales, 
les hommes de chaque époque sont entourés 
d’un réseau de traditions, d’opinions et de 
coutumes au joug desquelles ils ne sauraient 
échapper et qui les rendent toujours un peu 
semblables les uns et les autres. En Afrique, 
comme ailleurs dans le monde,      la tradition 
orale et souvent écrite à l’époque moderne re-
présente une source de légitimité pour le pou-
voir politique et cela à tous les niveaux d’ad-
ministration : national, provincial et local.  
Elle est un vecteur important pour la produc-
tion d’un imaginaire collectif et d’un patri-
moine de valeurs communes. Quand elle est 
pleinement effective, la tradition, au  sens où 
l’on entend comme  un ensemble de valeurs 
propre à chaque société humaine, comme 
toute autre source de légitimité, échappe à 
l’ordre rationnel et, donc, aux débats en cours 
sur les manières d’organiser et de gouverner. 
Elle devient tout simplement une routine, 
une manière habituelle de faire les choses. 

Un peuple est un organisme créé par le pas-
sé. Comme tout organisme, il ne se modifie 
que par de lentes accumulations héréditaires.  
Comme force de pérennité des pratiques an-
cestrales, la tradition trouve son fondement 
dans le lien profond entre le passé et l’action 
présente. Elle a une dimension mythique qui 
consolide le groupe humain. « La tradition est 
à la fois l’âme et l’esprit d’un peuple pour qui 
elle définit la même vision du monde et éla-
bore les mêmes comportements et les mêmes 
attitudes face à la totalité de la vie ». ( Fakoli, 
2004). De ce fait, les sociétés les plus ration-
nelles ont aussi des traditions auxquelles elles 
se réfèrent en accordant à leurs origines un 
caractère sacré, comme si la raison elle-même 
ne pouvait se passer de rentrer dans un récit.

« Les vrais conducteurs des peuples sont ses traditions ; 
et comme je l’ai répété bien des fois, ils n’en changent 
facilement que les formes extérieures. Sans traditions, 
c’est à dire sans âme nationale, aucune civilisation n’est 
possible ». ( Le Bon, 1937). Très profond, comme tout 
ce qui s’enfouit dans l’âme d’un individu ou dans la 

mentalité collective d’un groupe, le facteur culturel est in-
timement lié à la conception négro-africaine du monde. 
Le raisonnement de l’Africain est de type « régressif ». 

A partir de ce constat, on a pu dire que l’Afri-
cain vit dans le présent, retourne vers le pas-
sé et ne s’occupe guère de l’avenir ( Afan,  
2010). A partir de ce constat, nous pouvons 
dire que le pouvoir politique africain a besoin 
systématiquement de s’insérer dans cette psy-
chologie traditionaliste tournée vers le passé, 
pour se consolider et s’insérer autour d’une 
identité collective. L’objectif visé à travers ce 
travail de recherche est de montrer que dans 
les pays africains caractérisés généralement 
par un déficit de légitimité, comme en té-
moignent les nombreuses crises politiques, 
l’autorité politique peut trouver dans les va-
leurs coutumières et populaires les moyens de 
se faire accepter comme un pouvoir légitime. 
En quoi la tradition constitue une source 
de légitimité politique pour l’Etat africain ?

Comment certains régimes africains ont su 
utiliser la tradition pour se faire accepter ?

Quels sont les enjeux politiques de la tradition 
dans le processus de légitimation du pouvoir 
politique africain ? Pour mieux cerner notre 
objet d’étude nous allons partir de l’hypothèse 
selon laquelle, en Afrique, le poids du passé est 
déterminant dans la manière de voir et d›ap-
préhender la réalité sociale et par conséquent 
les valeurs traditionnelles peuvent servir de le-
vier pour le pouvoir en politique pour se faire 
accepter. Sur ce, nous allons souligner au cours 
de notre argumentaire que ce sont les inter-
prétations que les hommes politiques font de 
ces valeurs qui fondent l’adhésion. Tout acteur 
social a besoin de s’appuyer sur elles pour se 
donner des objectifs et poursuivre quelques 
desseins. Elles deviennent alors un paradigme 
pour mesurer ou évaluer la légitimité du pou-
voir politique. L’approche méthodologique de 
notre travail de recherche repose sur l’idée se-
lon laquelle la tradition, comme l’ensemble des 
connaissances et des pratiques socioculturelles 
qui sont transmises en Afrique, le plus souvent 
de façon orale, occupe une place centrale dans 
la psychologie africaine. A partir de là, nous 
constatons que le pouvoir politique dans son 



3

processus de légitimation a besoin nécessai-
rement de fonder son pouvoir sur une base 
traditionnelle. Voilà pourquoi tout au long 
de notre argumentaire nous allons essayer de 
montrer que c’est en s’appuyant sur les valeurs 
traditionnelles que certains leaders politiques 
africains ont pu susciter une certaine sympathie 
populaire et stabiliser leur régime politique.

2. La tradition au fondement de la  légitimité 
politique

L’Africain entretient naturellement avec 
sa tradition un rapport foncièrement pas-
sionnel, voire hystérique. Il a toujours cette 
tentation, presque toujours irrésistible, de 
sacraliser des attitudes, des usages, des ha-
bitudes qui sont spécifiques à sa commu-
nauté. Ce monisme explicatif, résultat d’un 
raisonnement fondé sur le déterminisme 
culturel, conduit ainsi à ce que les sociolo-
gues appellent la « sur-détermination « d’un 
facteur. Ainsi, en Afrique, « avoir recours à 
la tradition, c’est chercher un principe de va-
lidation au moyen d’une durée et d’une mé-
moire ; en cela, quelque opposée que soit la 
tradition à la raison, elle doit en remplir une 
fonction, celle de constituer un fondement, 
au sens d’une légitimation ». (Clair, 2000). 

A travers des processus de socialisation élargis, 
la population en vient à considérer ses rituels, 
pratiques et symboles comme évidents, ins-
crivant ainsi des ordres institutionnels établis, 
y compris celui de L’Etat, au sens du natu-
rel. Cela signifie qu’il est donc indispensable 
que les détenteurs du pouvoir politique aient 
une bonne image auprès du peuple.  Ce fai-
sant, pour que le peuple se reconnaît en eux, 
ils sont tenus de respecter, au moins en ap-
parence, ses croyances morales, culturelles 
et religieuses. Comme l’écrivait Hérodote  : 
« Tous les hommes sont convaincus de l’ex-
cellence de leurs coutumes… Il n’est donc 
pas normal, pour tout autre qu’un fou du 
moins, de tourner en dérision les choses de 
ce genre  ».  (Hérodote, 1989). Pour Max 
Weber, parmi les trois types de domination 
légitime, existe un caractère traditionnel, re-
posant sur la croyance quotidienne en la sa-
cralité des traditions. Nous pouvons donc re-

connaître une autorité, parce qu’elle représente 
et respecte des traditions vénérables auxquelles 
nous sommes attachés. Symboles et sages tra-
ditionnels sont des traits essentiels de la vie so-
ciale et politique de tout Etat. Ils permettent 
de justifier les actions, révèlent les attentes et 
aident à légitimer le pouvoir politique. Les 
dirigeants en quête de légitimité font de leur 
mieux pour se les approprier, afin de renforcer 
leur pouvoir. Ce qui fait dire à Massaer Diallo 
que « le recours à la culture ancestrale s’inscrit 
normalement dans la recherche par toute poli-
tique étatique intelligente des voies et moyens 
(idéologiques en général) pouvant susciter (ou 
forcer mentalement comme un rappel cultu-
rel à l’ordre) l’assentiment et/ou l’obéissance 
des citoyens ». (Diallo, 1997). Et cela, le pre-
mier président du Mali, Modibo Keita, l’avait 
bien compris. Lui qui avait un projet de so-
ciété communiste, avait été accusé par ses dé-
tracteurs de vouloir saper les fondements de la 
société traditionnelle. Mais les habitants ba-
manan de Duguba, cousins des Keita, ont té-
moigné de sa fidélité aux traditions ancestrales. 

En effet, il est interdit aux Keita de rentrer dans 
le village de Duguba, de crainte qu’ils perdent 
la vue, tant le « jo » les liant au village est puis-
sant et on sait que, loin de se rendre au village 
de Duguba, M. Keita se faisait bander les yeux 
chaque fois qu’il s’en approchait, pour ne pas le 
voir, donc il n’y pénétrait point. Les habitants 
de Duguba, qui racontent toujours cette anec-
dote, soutiennent leur allié, car selon eux, un tel 
comportement prouvait son respect des tradi-
tions. (Douyon, 2006). Les peuples ont besoin 
de se faire reconnaître dans l’autorité politique.  
Cette dernière doit répondre à un besoin so-
cial de coordination et de direction. C’est ainsi 
que l’on a pu parler de son « assise sociale ». 
Si elle dirige le groupe, elle en est également 
l’émanation et l’interprète. Elle exprime, en 
un certain sens, la structure et les tendances 
du groupe. L’invocation des rites  tradition-
nels et symboles rappelle au peuple son iden-
tité, son sens d’appartenance, sa loyauté, son 
rôle et sa place dans une communauté donnée. 

La tradition joue donc une fonction politique 
indéniable, car en faisant référence aux valeurs 
culturelles traditionnelles, c’est comme si on 



4

tyokossi, où il est même monté dans une gué-
rite chamarrée transportée à dos d’hommes ( 
Toulabor, 1990). Singulièrement attaché aux 
traditions locales, il ne ratait jamais aussi les 
Evalas, ces tournois de lutte d’initiation en 
pays kabyé, son village d’origine. Les conclu-
sions de David Apter montraient, à propos 
de Kwame Nkrumah, que si le leadership du 
chef de l’État nouveau est de type charisma-
tique, « l’efficience du charisme gît dans le fait 
qu’il satisfait les mêmes requisits fonctionnels 
du leadership que satisfaisait dans le passé le 
leadership traditionnel » (Apter, 1955). L’art 
ashanti fut pour Kwame NKrumah une source 
d’alimentation privilégiée de son image po-
litique : outre ses nombreuses apparitions à 
l’Assemblée nationale ou aux Nations Unies 
en kente, le tissu traditionnellement associé à 
l’autorité du souverain ashanti, des objets d’art 
ashanti accompagnaient Nkrumah lors de 
certaines processions publiques, tandis qu’un 
porteur d’épée et des ombrelles renforçaient 
l’association entre la figure du président et le 
pouvoir du roi ((Alexandre, 2018). A l’inves-
titure du président Nana Akufo-Addo, de l’ac-
cueil à Kotoko international Airport, jusqu’à 
la place de l’indépendance, la culture de l’au-
thenticité ghanéenne était au rendez-vous. 
Le nouveau président a utilisé les codes ves-
timentaires d’intronisation d’un roi en pays 
Ashanti. Il s’était ainsi revêtu d’un magnifique 
pagne kente, tissé pour l’occasion, avec une 
canne royale, et il avait, en guise de fauteuil, 
un magnifique siège royal ashanti. Félix Hou-
phouët-Boigny n’hésita pas non plus à dé-
ployer la symbolique et l’iconographie akan sur 
les supports de l’imagerie nationale ivoirienne. 

À l’occasion du huitième anniversaire de 
l’indépendance de la Côte d’Ivoire, l’admi-
nistration émit un premier timbre représen-
tant Le Sacrifice de la reine Abla Pokou qui, 
selon le récit fondateur baoulé, serait à l’ori-
gine de l’installation de ce peuple sur l’ac-
tuel territoire ivoirie. (Alexandre, 2018).

3. Les enjeux politiques de la tradition dans 
le processus de légitimation de l’autorité 
politique

En outre, « le recours à la tradition est un 
moyen pour retenir les puissances centrifuges ; 

s’invitait à vivre un passé en se donnant une 
image de continuité. La tradition est ce qui 
permet de transmettre du sens, de désigner une 
certaine vérité de ce qui se vit dans le temps, 
à travers une ré-interrogation du passé par le 
présent (Afan, 2002). Au Burundi, la figure du 
mwami, à la tête de l’organisation politique 
du Burundi précolonial, est réactualisée en 
même temps que les références à l’Umuganu-
ro, fête des prémices et des semailles, et aux 
Imiryango ou clans, entités de base de la so-
ciété traditionnelle burundaise. En inscrivant 
sa présidence dans le cadre de cette tradition, 
le président Pierre Nkurunziza s’érige en dé-
fenseur des vraies valeurs des Burundais et de 
la dignité de son peuple, comme un pourfen-
deur du néocolonialisme ( Paviotti, 2019). 

La tradition est un dépôt plus ou moins sacré 
(héritage moral, littérature artistique, mili-
taire religieuse) à transmettre aux générations 
nouvelles. Par la pression qu’elle exerce sur 
les individus, elle est une source importante 
de légitimité étatique. Comme le rapporte 
Dominique Darbon, la notion de tradition 
recouvre un vaste et complexe éventail de 
croyances et se trouve au fondement d’organi-
sation politique et sociale. Il est fréquent que 
les gens accordent leur confiance et leur sou-
tien à tel ou tel dirigeant, parce qu’ils voient 
en lui un représentant de la tradition. Ainsi, 
les actes de légitimation peuvent se lire dans 
les comportements, les attitudes, les rites et 
autres cérémonials qui puisent leur légitimi-
té dans la tradition. C’est pour cette raison 
que certains chefs d’Etat cherchent à s’ap-
proprier les attributs des chefs coutumiers 
pour légitimer leur pouvoir. Ils tentent alors 
d’associer leur image à celle du souverain, 
dans le but d’une légitimation populaire.

Les visites du président Togolais, Gnassing-
bé Eyadéma, à l’intérieur du pays, notam-
ment dans le Nord, sont souvent l’occasion 
de lui conférer des insignes du pouvoir du 
chef traditionnel  : l’ample boubou avec le 
bonnet assorti, les larges sandales et, surtout, 
le bâton, symbole de commandement. C’est 
affublé de ces attributs que l’on voit le chef 
de l’Etat en visite au pays bassar, assistant à la 
fête traditionnelle de « Dipontre » ou au pays 



5

souvent l’initiation comme une pratique « 
païenne ». Le respect pour la tradition dio-
la est donc devenu un marqueur incontour-
nable de légitimité politique (De Jong,2002).

C’est, parfois, pendant les périodes de crise 
que certains Etats africains ont cherché dans 
le retour aux pratiques traditionnelles un 
moyen de renforcer leur popularité. C’est ainsi 
qu’au Tchad, le Président François Tombal-
baye déclenche, en juillet 1972, sa première 
révolution culturelle qu’il baptise « tchadi-
tude ». La « tchaditude » promeut le retour à 
l’authenticité africaine, le rétablissement des 
chefferies traditionnelles et l’exaltation du rite 
d’initiation traditionnel : le « yondo », rite par-
ticulièrement difficile et éprouvant. Les nom-
breuses balafres qui zèbrent le visage du désor-
mais N’garta Tombalbaye sont un témoignage 
de la dureté de ce rite. Selon N’garta Tom-
balbaye, ce rite a pour finalité de réaliser une 
intégration, une socialisation des jeunes dans 
un contexte tchadien. La décision prise le 3 
février 1974, par le général Eyadéma, de tro-
quer son prénom chrétien, Étienne, considéré 
comme « importé «, contre celui de Gnassing-
bé, marque une étape importante. Elle inter-
vient dès son retour à Lomé, le 2 février 1974, 
après son accident d’avion à Sarakawa, comme 
une réaction aux agissements des impérialistes. 

En 1976, le président Equato-guinéen, Fran-
cisco Marcia Nguema, impose que tous les 
noms d’ascendance espagnole soient transfor-
més, afin de reprendre leur identité africaine. 
Pour être en cohérence avec cette loi et don-
ner l’exemple, il change son nom pour Masie 
Nguema Biyogo Negue Ndong. Pour asseoir 
leur autorité politique, certains Etats africains 
n’hésitent pas à invoquer la structure tradition-
nelle et son modèle politique  : centralisation 
du pouvoir, refus de l’alternance au pouvoir 
et d’autres pratiques pour justifier leur auto-
rité politique. C’est le cas du président Blaise 
Compaoré, lorsqu’il affirme qu’il est un bon 
médiateur international, parce qu’il connaît la 
culture africaine, que chaque pays a sa propre 
dynamique et que le Burkina Faso doit pour-
suivre une préparation progressive à la démo-
cratie. Cette idéologie culturaliste permet de 
repousser l’alternance aux calendes grecques et 

la tradition est efficace pour assurer l’intégra-
tion culturelle et politique, parce qu’elle sup-
pose des valeurs communes. C’est pourquoi, 
toute mise entre parenthèses de la tradition, 
dans le domaine socio-politique, aboutit tôt 
au tard au rejet du pouvoir ». ( Afan, 2010). 
Ce qui nous autorise à dire que l’Etat, pour se 
faire accepter par une communauté donnée, 
a besoin systématiquement de s’approprier de 
ses valeurs culturelles et de s’ériger comme dé-
fenseur ultime de son patrimoine historique. 
Le recours à l’imaginaire traditionnel, de la 
part du Président poète Senghor, ne relevait 
pas simplement d’un penchant intellectuel 
pour les références culturelles. Son intention 
était de réussir dans l’exercice de ses fonctions 
de chef d’Etat en utilisant le pouvoir de la tra-
dition, en restant dans les coutumes, dans les 
traditions culturelles. Voilà un exemple assez 
pertinent : le MFDC a été un des principaux 
diffuseurs d’un traditionalisme politique, in-
sistant sur sa fidélité à la culture diola. Mais, 
la contribution de l’État sénégalais n’a pas 
été moins forte : au lieu de se draper dans 
l’orgueil jacobin et modernisateur qu’on lui 
prête trop facilement, l’État a lancé une vé-
ritable contre-guérilla culturelle, disputant 
au MFDC le contrôle symbolique des héros 
traditionnels casamançais et, en particulier, 
diolas. Le premier de ces héros est d’ailleurs 
une héroïne, Aline Sitoé Diatta, précisément 
une prêtresse-prophétesse qui aurait été, pen-
dant la deuxième guerre mondiale, une oppo-
sante farouche au régime colonial ; arrêtée et 
déportée au Soudan français par les autorités 
coloniales, son destin, longtemps mal connu 
(elle est en fait morte en exil) fait l’objet d’une 
controverse, certains séparatistes supposant 
Aline Sitoé en vie et exigeant son retour ou, 
au moins, une enquête. Dakar s’est empres-
sé de donner suite et de renommer un certain 
nombre d’édifices publics en son honneur. Le 
conflit a donc contribué à faire de la tradition 
un registre ultra-légitime, aussi bien du côté 
du gouvernement que du côté des rebelles. 
Cela explique, par exemple, qu’en 1994 Ro-
bert Sagna, ministre diola, pourtant alors au 
faîte de sa puissance, ait décidé de subir l’ini-
tiation animiste : alors que jusque dans les 
années 1980, les Diolas chrétiens rejetaient 



6

Docteur Banda, Président de la République 
du Malawi, dans son discours d’ouverture du 
Parlement, le 17 décembre 1971 : « Je sais que 
dans d’autres pays, il y a une rigide séparation 
des pouvoirs. Dans certains, elle est prévue par 
les textes, dans d’autres c’est une question de 
pratique. On suppose ainsi qu’il doit exister 
une séparation des pouvoirs entre l’exécutif, le 
législatif et le judiciaire. L’exécutif n’a juridi-
quement qu’un rôle limité, il en est de même 
pour le législatif et le judiciaire. Selon la cou-
tume et son système de gouvernement, le Chef 
est un Chef, il est le commandant militaire. Il 
est le général de son armée en temps de guerre. 
Il est le chef de la justice quand l’occasion s’en 
présente. Il ne peut pas dire : je suis l’exécu-
tif, cela ne me regarde pas. Ce n’est pas la voie 
africaine, ce n’est pas la conception africaine ». 
De son côté, le Général Mobutu déclare : « La 
conception traditionnelle du Chef se caracté-
rise par la cristallisation de toute la vie sociale, 
politique, administrative autour de sa personne 
prestigieuse, apte à exprimer les aspirations du 
groupe, à s’identifier à lui et à définir ses objec-
tifs » (Gérard Conac, 2016). De même, l’iden-
tification du chef et du peuple est invoquée. 

Ainsi, en 1969, dans son rapport de politique 
générale au congrès du parti, L.S. Senghor, in-
voquant la tradition, déclarait : « Tout n’est pas 
rejeté dans la conception négro-africaine où le 
chef représentait son peuple et, à ce titre, était 
un Père ». On rejoint ici l’idée selon laquelle 
les relations sociales sont d’ordre familial (su-
pra). D’où il suit que le chef d’Etat est en réa-
lité plus père que chef. Delavignette soulignait 
ce retour au passé lorsqu’il écrivait : « Ils récu-
pèrent leur authenticité africaine en se condui-
sant en chefs de famille, en nouveaux pères 
de l’Afrique restituée. » (Pierre François Go-
nidec, Alain Bockel, 2016). Cela nous autorise 
à dire que les structures politiques africaines, 
dites traditionnelles, déterminent parfois le 
fonctionnement, voire les résultats du jeu po-
litique. En définitive, la tradition, c’est aussi 
une autre manière de faire de la politique. Le 
recours culturel est assez logiquement un objet 
de légitimation du pouvoir politique. Autre-
ment dit, la tradition peut faire l’objet d’une 
manipulation de la part des autorités politiques 
en déficit de légitimité pour gagner l’amour et 

de justifier un parcours où la réformation per-
manente est devenue le mode d’organisation 
et de gestion du pouvoir. (Hilgers, 2013). 
Comme en témoignent ses différentes céré-
monies d’investiture qui ressemblent forte-
ment au cérémonial d’intronisation des chefs 
Mossis. Cette instrumentalisation politique 
de la coutume est destinée à diffuser l’idée 
selon laquelle le chef de l’Etat doit régner à 
vie. Houphouët Boigny transposait à la Côte 
d’Ivoire moderne les institutions Baoulé re-
latives à la représentation du chef. Il a ainsi 
habilement, entre les références aux cultures 
africaines (en particulier Baoulé), justifié le 
maintien de sa position comme chef incontes-
té qui doit conserver le pouvoir à vie. L’érec-
tion du camp sommaire de Berengo, par Bo-
kassa 1er, en « cours ancestrale » témoigne du 
désir de donner à la monarchie impériale, ins-
piré chez Napoléon Bonaparte, une légitimité 
traditionnelle par l’évocation d’un passé fa-
milial revalorisé. (Kamto, 1987). Idriss Déby, 
dans sa façon d’exercer le pouvoir, s’est beau-
coup inspiré des royaumes.  Dans ces actes, il 
semble être plus un roi qu’un président de la 
République. Et la canne qu’il porte symbo-
lise cette allure monarchique de son pouvoir. 
Mobutu utilise le passé récent du pays comme 
un repoussoir légitimant sa remise en ordre 
autoritaire. Pour justifier son pouvoir absolu, 
il invoque la tradition des chefferies en terre 
bantoue, conformément au vieux proverbe : « 
il n’y a pas de place pour deux chefs sur la peau 
de léopard ». Il se voit et se comporte comme 
le chef de village national ( Langellier, 2017). 
L’invocation de la coutume est un alibi com-
mode et largement abusif pour justifier son 
ordre autoritaire. Dans cet esprit, Mobutu se 
façonne un look de chef coutumier. Il se coiffe 
d’une toque de Léopard. Il en possède une di-
zaine, en offre à ses hôtes de marque, priés de 
les arborer, comme Valéry Giscard d’Estaing, 
lors de son voyage officiel au Zaïre, en août 
1975. Il tient sa légendaire canne sculptée à 
double tête d’oiseau que lui ont remise des 
chefs de la province de Bandundu. Mobu-
tu manie sa canne comme sceptre, symbole 
d’autorité  : lorsqu’il l’abat sur le sol, chacun 
doit se taire et l’écouter (Langellier, 2017). 
C’est ainsi, par exemple, que s’exprimait le 



7

la sympathie du peule. Elle pourra jouer le 
rôle d’opérateur imaginaire, de lien phatique.

« La légitimité du pouvoir vient d’une 
confiance dans la tradition, c’est-à-dire de 
l’autorité reconnue au passé, à l’expérience 
des anciens, tenus pour les meilleurs connais-
seurs de la tradition, de « ce qu’il faut faire ». 
Le fondement du pouvoir demeure donc une 
croyance, la croyance en la valeur de la tradi-
tion. Cette croyance est opinion commune (« 
Alltagsglauben »). Elle fonde l’obéissance au 
représentant de la tradition. Le lien reste stric-
tement personnel. Les sujets « s’abandonnent 
» au chef . (Pierre François Gonidec, Alain 
Bockel, 2016). Par exemple, l’histoire colo-
niale des quatre communes faisait souvent 
appel aux traditions pour légitimer sa lutte 
contre les aristocraties sénégambiennes ou les 
marabouts guerriers. Par exemple, les colons 
français ont fait naturaliser Faidherbe en lui 
attribuant le patronyme Wolof de « N’diaye »( 
Marie Brossier, 2004). Ce patronyme séné-
galais a, en quelque sorte, créé un lien pha-
tique entre Faidherbe et la population locale.

Nous pouvons citer également l’exemple du 
Président guinéen Sékou Touré. Il est arrivé 
au pouvoir en jouissant d’une popularité et 
d’une légitimité politique incontestable. Mais, 
confronté à de graves problèmes politiques, 
économiques et ethniques, il a fait usage, avec 
succès, des symboles politiques historique-
ment reconnus. Par exemple, il fait rapatrier 
les restes des deux grandes figures de la résis-
tance contre l’occupation coloniale française 
en Guinée, Almamy Samory Touré et Alpha 
YaYah, qu’il a fait ré-inhumer en Guinée. 
Chaque fois que son nom était prononcé, 
toute une liste de titres s’en suivait, de la même   
manière que les pouvoirs d’un être surnaturel 
pouvaient être provoqués par des griots ma-
linkés traditionnels, déclenchant des applau-
dissements (Doumbuya, Ahmed R., 1983).

Au-delà des influences, plus ou moins fortes, 
que les structures traditionnelles peuvent avoir 
sur les processus démocratiques en Afrique, il 
faut s’interroger à nouveau sur le poids et le 
mode d’intervention du passé dans la réalité 
contemporaine de l’Afrique. La connaissance 

du passé aide à comprendre le présent et à ba-
liser les voies du futur. Sans doute, comme le 
souligne J. Ki-Zerbo, « pour changer le monde, 
il ne faut pas compter sur le passé, il faut savoir 
rompre ». Mais, il ajoute : « Mais en comp-
tant toujours sur le passé ». En fait, comme le 
souligne H. Aguessy, « il n’y a pas d’avenir qui 
ne s’appuie sur le présent. Mais le présent lui-
même s’adosse au passé » ( Godinec, 2016).  Il 
ne s’agit là que de la bonne vieille vérité que « le 
passé, comme le dit fort bien Paul Valéry, plus 
ou moins fantastique, agit sur le futur avec une 
puissance comparable au présent lui-même ». ( 
Le Bon, 1937). Cela nous autorise à dire que le 
pouvoir politique moderne africain a besoin né-
cessairement de s’enraciner dans le passé pour y 
puiser les éléments nécessaires qui peuvent par-
ticiper à la consolidation du pouvoir politique.  
« Le passé collectif, élaboré en une tradition, 
en une coutume, devient la source de légitima-
tion. Il est une réserve d’images, de symboles, 
de modèles d’action, il permet d›employer une 
histoire idéalisée, construite et reconstruite se-
lon les nécessités, au service du pouvoir présent. 

Ce dernier gère, et assure ses privilèges, par 
la mise en scène d’un héritage ». ( Balandier, 
1980). Certains hommes politiques africains 
en ont pris conscience. Ils vont chercher à faire 
une exploitation minutieuse et parfois fausse des 
données du passé pour renforcer leur position 
et leur charisme. Et, l’exemple le plus pertinent 
nous vient de la fameuse maison des esclaves 
de Gorée du Sénégal. Après les indépendances, 
l’État du Sénégal, le président Léopold Sédar 
Senghor, nomme Boubacar Joseph Ndiaye, 
ancien sous-officier de l’armée coloniale fran-
çaise, « gardien » de la Maison des Esclaves. Il 
est évident que cette maison, comme les autres 
maisons de Gorée, n’ont jamais contenu d’es-
claves de traite ( Hamady Bocoum, 2013).  En 
réalité, cette maison des esclaves de Gorée était 
le domicile de la femme créole et métisse Anna 
Colas Pépin qui fut une résistante farouche à 
la traite, comme ses «consœurs» qui dirigeaient 
l’île de Gorée du XVIIIe au XIXe siècle. Elle 
servit à loger une dizaine de serviteurs dévoués 
et de gîte pour voyageurs.  En réalité, l’idée pa-
thétique et fausse de la maison des esclaves de 
Gorée, embarquant pour l’Amérique, a permis 
au président poète, Léopold Sédar Senghor, 



8

(2018) [En ligne], mis en ligne le 03 mai 
2018, http://journals.openedition.org/cel/

Apter D., (1955), The Goald Coast in transi-
tion, Princeton University Press, Il se don-
nait ainsi un ancrage historique, en s’ins-
crivant dans la lignée des « Libertadores «.

Balandier Georges, (2006).  Le pouvoir sur 
scène, Fayard.

Bocoum Hamady  et Bernard Toulier, (2013), 
« La fabrication du Patrimoine  : l’exemple 
de Gorée (Sénégal)  »,  In Situ  [En ligne], 
20  |  2013, http://journals.openedition.
org/insitu/ 

Brossier Marie, (2004). Les débats sur la ré-
forme du Code de la famille au Sénégal : 
la redéfinition de la laïcité comme enjeu du 
processus de démocratisation, https://www.
academia.edu.

Conac Gérard, (2000),  Les institutions consti-
tutionnelles des Etats d’Afrique francophone 
et de la République malgache, Éditeur Fe-
nixx   réédition numérique (Economica), 
2016.

Clair, A. (2000). Droit, communauté et huma-
nité, Paris, Cerf.

De Jong (F.), (2002). « Politicians of the Sacred 
Grove: Citizenship and Ethnicity in Sou-
thern Sénégal », Africa, 2.

Diallo Massaer, (1997). Bonne Gouvernance  : 
Pouvoirs d’état, gouvernance et traditions 
culturelles africaines, éd. Démocratie afri-
caine.

Doumbuya, Ahmed R., (1983).  Légitimité po-
litique, symboles politiques et leadership na-
tional en Afrique de l’Ouest, The journal of 
modern Africain Studies, vol 21, N04.

Denis Douyon, (2006). Le discours diploma-
tique et démagogique du cousin plaisant 
au Mali,  Dans  Cahiers d’études afri-
caines 2006 / 4, Numéro 184.

Fakoli D.  (2004). L’origine négro-africaine 
des religions dites révélées, éd. Menaibuc. 

d’ouvrir son pays sur la scène internationale et 
de se forger une image dans la diaspora noire.

4. Conclusion

Parler de tradition et politique en Afrique, 
c’est tout d’abord comprendre que la tradi-
tion constitue un enjeu majeur dans le proces-
sus de légitimation de l’autorité politique. De 
ce qu’elle représente pour le peuple africain, 
elle apparaît comme un élément essentiel 
d’appréciation ou d’adhésion au pouvoir en 
place. Plus l’auteur politique s’affirme comme 
le représentant ultime des traditions, plus il 
est considéré comme légitime. La légitimité 
signifie alors concordance entre un pouvoir 
concret et un paradigme qui signifie modèle 
culturel du pouvoir.   S’il n’y a pas de concor-
dance mais décalage ou distorsion, le pouvoir 
est perçu comme illégitime : il ne correspond 
plus aux exigences de certains gouvernés. 

A partir du moment où les valeurs appa-
raissent comme étant largement intériorisées, 
ces valeurs deviennent légitimes et les gar-
diens de ces valeurs ont en main un pouvoir 
rationnellement fondé. Ainsi, comme on l’a 
souligné tout au long de notre travail, cer-
tains leaders politiques ont réussi à se faire 
accepter en reposant leur autorité politique 
sur une base traditionnelle.  La tradition joue 
ici une fonction politique indéniable, car en 
faisant référence aux valeurs culturelles tra-
ditionnelles, l’autorité politique apparaît 
comme une sorte de miroir pour le peuple et 
par là même renforce son autorité. D’autres 
par contre, vont trouver dans la tradition les 
moyens nécessaires de renforcer leur popu-
larité dans des moments de crise politique. 
Comme c’est le cas du président Tchadien 
N’garta Tombalbaye et du Togolais Eyadéma.

Références bibliographiques

Afan Roger Mawuto  Afan, (2010). Les 
masques du pouvoir politique en Afrique, 
Éditeur L’Harmattan.

 Afan M., (2002). Participation démocratique 
en Afrique, Éditeur le Cerf.

Alexandre Girard-Muscagorry « Les regalia du 
président », Les Cahiers de l’École du Louvre, 



9

Gaudemet Jean, (2016). Sociologie his-
torique  : les maîtres du pouvoir, Éditeur 
Fenixx réédition numérique (Montchres-
tien), 2016.

Godinec Pierre François,  Alain Bockel, (2016).  
L’Etat africain : évolution, fédéralisme, cen-
tralisation et décentralisation, Éditeur : Fe-
nixx réédition numérique (LGDJ), 2016.

Hilgers  Mathieu,  Loada  Augustin, (2013). 
«  Tensions et protestations dans un régime 
semi-autoritaire : croissance des révoltes po-
pulaires et maintien du pouvoir au Burki-
na Faso», Politique africaine, 2013/3 (N° 
131), https://www.cairn.info/revue-poli-
tique-africaine-

Le Bon Gustave , (1937). Psychologie des foules,  
Réédition réalisée  d’après  la 40éme  é, Édi-
tion  Bod-Books on Demand.

 Langellier Jean-Pierre, (2007).  Mobutu, édi-
tion, Perrin.

Le Ghana remet le Kente à l’honneur avec l’in-
vestiture de son président en tenue tradi-
tionnelle, https://www.mediacongo.net/
article-actualite 

L’Enquête III, 39, ( 1989).  in Hérodote, 
Œuvres complètes, Paris, Gallimard.

Kamto Maurice, (1987). Pouvoir et droit en 
Afrique noire : essai  sur les fondements du 
constitutionnalisme dans les Etats d’Afrique 
noire francophone.

Pavioti Antea , (2019). « Du président popu-
laire au président sacré. La sacralisation de 
la figure présidentielle au Burundi », Notes 
de l’Ifri, septembre 2019.

Rencontres sur les communautés culturelles 
I.F.D.A. (1983). dossier 33, janv.-fév. 

Toulabor  Comi M., (1990). Le Togo sous Eya-
déma, Karthala, Paris.


